
​Recensioni​

​Segato,​​Rita​​(2023).​​La​​guerra​​contro​​le​​donne.​

​Napoli: Tamu, 316 pp.​

​AG AboutGender​

​2025, 14(28), 632-637​

​CC BY​

​Ana Cristina Vargas​

​Association AMAE APS - Foundation Fabretti ETS, Italy​

​Il​ ​libro​ ​“La​ ​guerra​ ​contro​​le​​donne”​​di​​Rita​​Laura​​Segato,​​tradotto​​in​​italiano​​nel​​2023​​da​​Tamu​

​Edizioni,​ ​raccoglie​ ​alcuni​ ​dei​ ​più​ ​significativi​ ​articoli​ ​pubblicati​ ​dall’antropologa​ ​e​ ​attivista​

​argentina​ ​e​ ​permette​ ​di​ ​avvicinarsi​ ​in​ ​modo​ ​molto​ ​articolato​ ​al​ ​suo​ ​femminismo​ ​potente​ ​e​

​lucido. ​

​La​​prima​​edizione​​del​​volume​​(successivamente​​integrata)​​era​​stata​​pubblicata​​in​​spagnolo​​nel​

​2016.​ ​Segato,​ ​allora,​ ​dichiarava​ ​nell’introduzione​ ​la​ ​sensazione​​di​​scrivere​​in​​una​​condizione​​di​

​“onesto​ ​stupore”​ ​per​ ​la​ ​deriva​ ​conservatrice​ ​che​ ​in​ ​quel​ ​momento​ ​stava​​assumendo​​il​​discorso​

​pubblico​ ​internazionale,​ ​tanto​ ​in​ ​America​ ​Latina​ ​quanto​ ​negli​ ​Stati​ ​Uniti​ ​della​ ​prima​

​amministrazione​​Trump.​​Oggi,​​a​​distanza​​di​​quasi​​dieci​​anni,​​il​​clima​​politico​​è​​rimasto​​invariato,​

​anzi,​ ​in​ ​molti​​contesti​​stiamo​​assistendo​​al​​rafforzamento​​sistematico​​di​​un​​discorso​​pubblico​​di​

​stampo​​nettamente​​patriarcale​​in​​molti​​paesi,​​compresa​​l’Italia.​​Si​​pensi,​​per​​esempio,​​ai​​recenti​

​dibattiti​ ​che​ ​usano​ ​un​ ​travisato​ ​concetto​ ​di​ ​“famiglia​ ​naturale”​ ​per​ ​negare​ ​il​ ​pieno​

​riconoscimento​​di​​diritti​​alle​​coppie​​omosessuali;​​alle​​critiche​​alla​​fantomatica​​“teoria​​gender”​​o​

​alle​​recenti​​disposizioni​​ministeriali​​che​​ostacolano​​l’educazione​​sessuo-affettiva​​a​​scuola​​e,​​con​

​essa,​ ​la​ ​possibilità​ ​di​ ​introdurre​ ​un​ ​pensiero​ ​critico​ ​su​ ​questioni​ ​legate​ ​al​ ​genere​ ​nei​ ​contesti​

​educativi.​

​In​ ​un​ ​contesto​ ​come​ ​quello​ ​contemporaneo,​ ​il​ ​pensiero​ ​di​ ​Rita​ ​Segato​ ​assume​ ​infatti​ ​un​

​particolare​​valore,​​perché​​ci​​ricorda​​la​​portata​​politica​​di​​ogni​​riflessione​​sulla​​violenza​​di​​genere​

​e il ruolo del patriarcato in quanto forma fondante e trasversale del potere. ​

​Per​ ​Segato,​ ​il​ ​patriarcato​ ​—​ ​inteso​ ​come​ ​relazione​ ​di​ ​genere​ ​fondata​​sulla​​disuguaglianza​​—​

​rappresenta​ ​la​ ​struttura​ ​politica​ ​più​ ​antica​ ​e​ ​persistente​ ​dell’umanità​ ​e​ ​costituisce​ ​la​ ​spina​

​dorsale​​del​​dominio​​su​​chi​​è​​“altro”.​​Esso​​permea​​ogni​​forma​​di​​potere​​ed​​è​​“nel​​DNA”​​dello​​Stato​

​moderno (Segato, 2023).​

​Corresponding Author​​: Ana Cristina Vargas, vargasanacristina111@gmail.com​

​DOI​​: 10.15167/2279-5057/AG2025.14.18.2686​



​AG AboutGender - International Journal of Gender Studies​

​Da​ ​questa​ ​premessa​ ​scaturiscono​ ​due​ ​conseguenze​ ​di​ ​vasta​ ​portata.​ ​La​ ​prima​ ​è​ ​che​ ​ogni​

​analisi​ ​critica​ ​del​ ​potere​ ​e​​della​​violenza​​deve​​necessariamente​​includere​​anche​​una​​riflessione​

​sulle​ ​questioni​​di​​genere,​​e​​sulle​​forme​​che​​nel​​contesto​​esaminato​​assume​​la​​violenza​​sui​​corpi​

​femminili o femminilizzati.​

​La​​seconda​​conseguenza,​​in​​modo​​speculare,​​è​​che​​il​​femminicidio,​​lo​​stupro​​e,​​in​​generale,​​la​

​violenza​ ​sulle​ ​donne​ ​in​ ​tutte​ ​le​ ​sue​ ​forme,​ ​devono​ ​essere​ ​pensati​ ​come​ ​un​ ​fatto​ ​sociale,​ ​che​

​pertiene​ ​alla​ ​dimensione​ ​collettiva​ ​e​ ​pubblica​ ​anche​ ​quando​ ​avviene​ ​all’interno​ ​delle​ ​mura​

​domestiche.​

​C’è,​ ​nella​ ​società​ ​patriarcale,​ ​un​ ​“mandato​ ​di​ ​mascolinità”​ ​di​ ​cui​ ​gli​ ​stessi​ ​uomini​ ​sono​

​vittime:​ ​non​ ​basta​ ​avere​ ​un​ ​corpo​ ​con​ ​caratteri​ ​sessuali​ ​maschili​ ​per​ ​essere​ ​“uomini”,​ ​ma​ ​è​

​necessario​​riaffermare​​incessantemente​​la​​propria​​posizione​​dominante,​​soprattutto​​quando​​essa​

​viene messa in discussione o è minacciata da comportamenti che potrebbero comprometterla. ​

​Nelle​​sue​​ricerche​​condotte​​a​​Brasilia,​​Segato​​ha​​osservato​​come​​gli​​aggressori​​si​​rivolgessero​

​tanto​​ai​​propri​​pari,​​quanto​​alla​​vittima.​​La​​donna​​era​​un​​mezzo​​sacrificale​​attraverso​​cui​​l’uomo​

​dimostrava​ ​la​ ​propria​ ​appartenenza​ ​e​ ​il​ ​proprio​ ​valore​ ​all’interno​ ​della​ ​fratellanza​ ​virile.​

​L’aggressione​ ​era​ ​un​ ​atto​ ​che​ ​confermava​ ​e​ ​rafforzava​ ​la​ ​gerarchia​ ​maschile,​ ​un​ ​gesto​ ​volto​​a​

​ottenere​​riconoscimento​​e​​prestigio​​in​​un​​sistema​​agonistico,​​che​​si​​fonda​​sulla​​competizione​​per​

​il potere.​

​Anche​ ​quando​ ​la​ ​violenza​ ​è compiuta​ ​da​ ​un​ ​partner,​ ​da​ ​un​ ​ex​ ​partner​ ​o​ ​da​ ​un​ ​uomo​

​appartenente​​alla​​cerchia​​familiare​​della​​vittima,​​è​​necessario​​sottolineare​​che​​queste​​azioni​​non​

​possono​​essere​​ascritte​​esclusivamente​​alla​​sfera​​privata,​​da​​un​​lato,​​perché​​esse​​hanno​​radici​​in​

​un​ ​contesto​ ​sociale​ ​che​ ​legittima​ ​la​ ​disuguaglianza​ ​di​ ​genere,​ ​dall’altro,​ ​perché​ ​queste​ ​azioni​

​contribuiscono a generare e riprodurre gerarchie collettive di dominio patriarcale. ​

​Femminicidio e femmi-genocidio​

​Uno​​dei​​più​​importanti​​nodi​​teorici​​esplorati​​da​​Segato​​in​​diversi​​degli​​scritti​​raccolti​​nel​​volume​

​riguarda il tema del femminicidio.​

​La​​struttura​​sociale​​patriarcale​​è,​​per​​sua​​natura,​​gerarchica​​e​​“violentogenica”,​​nel​​senso​​che​

​tende a generare molteplici forme di violenza di genere. ​

​Esiste​​un​​ampio​​dibattito​​riguardo​​a​​quali​​tipologie​​di​​reato​​possano​​rientrare​​nella​​categoria​

​del​ ​femminicidio.​ ​Il​ ​termine,​ ​volutamente​ ​esteso,​ ​viene​ ​oggi​ ​impiegato​​nel​​linguaggio​​giuridico​

​per​​indicare​​tutte​​le​​situazioni​​in​​cui​​una​​donna​​viene​​uccisa​​per​​il​​fatto​​di​​essere​​donna.​​Questa​

​definizione​ ​include​ ​sia​ ​i​ ​reati​ ​che​ ​avvengono​ ​all’interno​ ​di​ ​relazioni​ ​affettive​ ​o​ ​in​ ​cui​ ​c’è​ ​una​

​633​



​Vargas​

​conoscenza​​diretta​​tra​​vittima​​e​​carnefice;​​sia​​quelle​​che​​si​​verificano​​in​​contesti​​pubblici,​​dove​

​manca un legame personale tra le parti e la violenza assume una connotazione impersonale. ​

​All’interno​​del​​macrofenomeno​​del​​femminicidio,​​Segato​​si​​sofferma​​su​​un​​particolare​​tipo​​di​

​crimine​​di​​lesa​​umanità​​contro​​le​​donne,​​che​​si​​verifica​​soprattutto​​in​​scenari​​bellici​​che​​possiamo​

​caratterizzare​ ​come​ ​“nuove​ ​guerre”.​ ​Per​ ​distinguere​ ​questa​​tipologia​​di​​reato,​​e​​sottolineare​​il​

​carattere genocida di queste azioni, l’autrice ci propone il termine “femmi-genocidio”.​

​Mary​​Kaldor​​(1999)​​ha​​definito​​le​​nuove​​guerre​​come​​una​​forma​​di​​conflitto​​tipica​​dell’epoca​

​della​ ​globalizzazione,​ ​in​ ​cui​ ​gli​ ​attori​ ​coinvolti​ ​non​ ​sono​ ​solo​ ​gli​ ​Stati,​ ​ma​ ​anche​ ​gruppi​

​paramilitari​ ​che​ ​fanno​ ​il​​“lavoro​​sporco”​​degli​​eserciti​​regolari​​e​​simultaneamente​​perseguono​​i​

​propri​ ​interessi;​ ​milizie​ ​di​ ​diverso​ ​genere;​ ​guerriglie;​ ​gruppi​ ​organizzati​ ​di​ ​autodifesa;​

​organizzazioni​ ​criminali​ ​transnazionali​ ​e​ ​altri​ ​attori​ ​armati.​ ​L’obiettivo​ ​principale,​ ​in​ ​queste​

​nuove​​guerre,​​è​​prevalentemente​​legato​​al​​dominio​​su​​un​​territorio:​​il​​controllo​​delle​​sue​​risorse​

​economiche,​ ​delle​ ​sue​ ​istituzioni​ ​politiche​ ​e​ ​della​ ​sua​ ​popolazione.​ ​È​ ​una​ ​forma​ ​di​ ​guerra​

​pervasiva,​ ​irregolare,​ ​imprevedibile,​ ​continua​ ​e​ ​di​ ​lunga​ ​durata:​ ​il​ ​terrore​ ​irrompe​ ​negli​ ​spazi​

​della​​vita​​quotidiana​​in​​mille​​forme​​e​​colpisce​​indistintamente​​attori​​armati​​e​​civili​​disarmati.​​Le​

​nuove​ ​guerre​ ​si​ ​finanziano​ ​mediante​ ​risorse​ ​illecite,​ ​saccheggi,​ ​traffici​ ​e​ ​aiuti​ ​esterni,​

​configurandosi​ ​come​ ​conflitti​ ​“glocali”,​ ​al​ ​tempo​ ​stesso​ ​radicati​ ​localmente​ ​e​ ​connessi​ ​a​

​dinamiche globali.​

​In​ ​queste​ ​guerre​ ​assistiamo​ ​a​ ​violenze​ ​caratterizzate​ ​da​ ​un’efferatezza​ ​che​ ​va​ ​oltre​

​l’uccisione​ ​del​ ​nemico;​ ​azioni​ ​atroci​ ​che​ ​oltrepassano​ ​il​ ​pensabile,​ ​nel​ ​senso​ ​che​ ​non​ ​possono​

​essere​​spiegate​​dalla​​razionalità​​strumentale​​che​​ci​​permette​​di​​conferire​​senso​​al​​danno​​inflitto​

​ad​ ​altri.​ ​La​ ​tortura,​ ​l’accanimento​ ​sui​ ​corpi​ ​vivi​ ​e​ ​morti,​ ​gli​ ​stupri​ ​sistematici,​ ​le​ ​mutilazioni​

​(Malkki,​​1995),​​le​​umiliazioni​​a​​cui​​vengono​​sottoposte​​le​​vittime,​​l’aggressione​​mirata​​a​​donne,​

​bambini​​e​​civili:​​in​​queste​​e​​altre​​modalità​​di​​esercizio​​della​​violenza​​cogliamo​​un​​“eccesso”,​​un​

​“surplus”​​che​​ha​​a​​che​​fare​​con​​la​​produzione​​del​​terrore​​come​​strategia​​di​​dominio​​(Nordstrom​​&​

​Robben,​ ​1995;​ ​Nordrstrom,​ ​1998;​ ​Mbembe,​ ​2003).​ ​In​ ​queste​ ​pratiche​ ​prevale​ ​la​ ​dimensione​

​simbolica​ ​ed​ ​espressiva​ ​della​ ​violenza.​ ​Queste​ ​azioni,​ ​infatti,​ ​comunicano​ ​un​ ​messaggio,​

​ricordano​ ​che​ ​chiunque​ ​osi​ ​opporsi​ ​al​ ​carnefice​ ​verrà​ ​eliminato​ ​fino​ ​al​ ​suo​ ​completo​

​annientamento​ ​e​ ​sono​ ​il​ ​fondamento​ ​di​ ​un​ ​“potere​ ​di​ ​morte”,​ ​per​ ​riprendere​ ​l’espressione​ ​di​

​Roberto​ ​Beneduce​ ​(2006),​ ​che​ ​disumanizza​ ​le​ ​vittime,​ ​annientando​ ​il​ ​valore​ ​simbolico​ ​dei​​loro​

​corpi.​

​Il​ ​caso​ ​colombiano​ ​è​​a​​questo​​proposito​​emblematico​​(Vargas,​​2019).​​Nei​​territori​​controllati​

​dai​​gruppi​​armati​​parastatali​​—​​in​​particolare​​dalle​​formazioni​​paramilitari​​—​​il​​terrore​​è​​stato​​per​

​decadi​​uno​​strumento​​di​​dominio​​politico,​​territoriale​​e​​sociale,​​funzionale​​al​​mantenimento​​del​

​potere​ ​economico​ ​da​ ​parte​ ​delle​ ​élite​ ​locali​ ​(latifondisti,​ ​narcotrafficanti,​ ​paramilitari),​ ​alla​

​634​



​AG AboutGender - International Journal of Gender Studies​

​riproduzione​​di​​logiche​​feudali​​di​​sottomissione​​e​​all’espropriazione​​dei​​territori​​ancestrali​​delle​

​popolazioni indigene, afrodiscendenti e contadine.​

​Aggredire​​donne​​e​​bambini​​equivale​​a​​colpire​​le​​comunità​​nei​​suoi​​spazi​​più​​intimi,​​distruggere​

​il​​legame​​sociale​​alla​​radici.​​Sul​​corpo​​delle​​donne​​si​​combatte​​una​​guerra​​di​​conquista,​​si​​inscrive​

​il​ ​potere​ ​sovrano​ ​dei​ ​vincitori​ ​sui​ ​vinti,​​si​​suggella​​un​​patto​​di​​mascolinità​​che​​rende​​complici​​i​

​perpetratori,​ ​i​ ​testimoni​ ​e​ ​i​ ​rappresentanti​ ​delle​ ​autorità​ ​che​ ​avrebbero​ ​dovuto​ ​proteggere​ ​le​

​vittime e fare luce su vicende che invece restano sovente nella totale impunità.​

​Queste​ ​azioni​ ​hanno​ ​una​ ​lunga​ ​storia​ ​in​ ​America​ ​Latina.​ ​Segato,​ ​infatti,​ ​ricorda​ ​il​ ​ruolo​

​politico​​dello​​stupro​​nella​​disarticolazione​​delle​​comunità​​indigene​​e​​l’uso​​della​​violenza​​sessuale​

​come​ ​vettore​ ​di​ ​sottomissione​ ​—​ ​anche​ ​genetica​ ​—​ ​delle​ ​popolazioni​ ​originarie​ ​da​ ​parte​ ​dei​

​colonizzatori​​europei.​​C’è​​una​​sorta​​di​​pedagogia​​della​​crudeltà​​che​​insegna​​a​​svalutare​​il​​corpo​

​dell’altro,​​nel​​nostro​​caso​​il​​corpo​​femminile,​​a​​ridurlo​​a​​un​​oggetto:​​animale,​​carne​​da​​macello,​

​fonte di momentaneo piacere, materia inerte e non più persona.​

​Queste​​riflessioni​​sono​​particolarmente​​calzanti​​nel​​caso​​di​​Ciudad​​Juárez,​​sul​​quale​​Segato​​si​

​sofferma a più riprese nel volume.​

​Juarez​​è​​un​​luogo​​caratterizzato​​da​​una​​modalità​​totalitaristica​​di​​esercizio​​del​​potere​​che​​si​

​manifesta​​su​​scala​​regionale​​e​​che​​agisce​​in​​modo​​capillare​​sul​​territorio.​​In​​una​​frontiera​​porosa,​

​attraversata​​da​​ogni​​tipo​​di​​traffico​​e​​caratterizzata​​da​​un​​livello​​di​​infiltrazione​​della​​criminalità​

​organizzata​​nelle​​istituzioni​​che​​ha​​portato​​numerosi​​autori​​a​​parlare​​di​​un​​narco-Stato,​​i​​crimini​

​compiuti​​su​​donne​​povere,​​lavoratrici​​delle​​maquiladoras​​,​​sono​​una​​sorta​​di​​rituale​​iniziatico​​che​

​suggella​ ​una​ ​versione​ ​mafiosa​ ​del​ ​patto​ ​patriarcale​ ​di​ ​mascolinità.​ ​I​ ​corpi​ ​stuprati​ ​e​ ​torturati​

​delle​​vittime​​esibiscono​​il​​potere​​dei​​carnefici​​davanti​​ai​​loro​​pari,​​annunciando​​la​​loro​​capacità​

​di​ ​infliggere​ ​danno​ ​dinnanzi​ ​ai​ ​potenziali​ ​rivali​ ​in​ ​affari,​ ​alle​ ​autorità​ ​locali​ ​e​ ​ai​​mariti,​​padri,​

​compagni e parenti delle vittime.​

​A​ ​Juárez​ ​i​ ​femmi-genocidi​ ​non​ ​solo​ ​rimangono​ ​impuniti,​ ​ma​ ​sono​ ​essi​ ​stessi​ ​produttori​ ​di​

​impunità:​ ​il​ ​silenzio​ ​è​ ​garantito​ ​dalla​ ​complicità​ ​reciproca.​ ​La​ ​verità,​ ​sepolta​ ​insieme​ ​ai​ ​corpi​

​martoriati​​delle​​vittime​​e​​coraggiosamente​​riportata​​a​​galla​​dalle​​attiviste,​​non​​è​​ancora​​riuscita​

​a​ ​scalfire​ ​una​ ​struttura​ ​di​ ​potere​ ​che​ ​ha​ ​ramificazioni​​istituzionali​​e​​coinvolge,​​direttamente​​o​

​indirettamente,​ ​anche​ ​coloro​ ​che​ ​dovrebbero​ ​tutelare​ ​le​ ​donne,​ ​indagare​ ​i​ ​fatti​ ​e​ ​punire​ ​i​

​colpevoli.​

​La​​violenza​​sessuale​​non​​è​​dunque​​la​​causa​​primaria​​del​​femmi-genocidio,​​bensì​​la​​forma​​che​

​assume un’azione che è, in essenza, politica.​

​635​



​Vargas​

​Verso un’etica dell’insoddisfazione anche in Europa​

​Mentre​ ​in​ ​America​ ​Latina​ ​la​ ​violenza​ ​di​ ​genere​ ​si​ ​manifesta​​prevalentemente​​nella​​dimensione​

​pubblica,​ ​in​ ​Europa​ ​essa​ ​si​ ​manifesta​ ​prevalentemente​ ​all’interno​ ​degli​ ​spazi​ ​domestici​ ​e​

​familiari.​​Qual​​è​​la​​ragione​​di​​questa​​differenza​​e​​come​​il​​pensiero​​di​​Segato​​può​​accompagnarci​

​nel comprenderla?​

​Una​ ​prima​ ​ipotesi​ ​—​ ​forse​ ​la​ ​più​ ​semplicistica​​—​​potrebbe​​puntare​​sul​​fatto​​che​​le​​strutture​

​statali​​e​​governative​​europee​​garantiscono​​una​​maggiore​​sicurezza​​nello​​spazio​​pubblico.​​Questa​

​ipotesi,​ ​per​ ​quanto​ ​rassicurante,​ ​è​ ​tuttavia​ ​problematica,​ ​perché​ ​riduce​ ​il​ ​problema​ ​a​ ​una​

​faccenda privata, minimizzandone il significato sociale e collettivo.​

​Meno​​rassicurante​​—​​ma,​​a​​mio​​avviso,​​più​​fertile​​come​​direzione​​di​​analisi​​—​​è​​l’ipotesi​​che,​

​in​ ​un​ ​contesto​ ​come​ ​quello​ ​italiano,​ ​l’esercizio​ ​del​ ​potere​ ​patriarcale​ ​transiti​ ​attraverso​ ​la​

​struttura​​familiare.​​Una​​parte​​del​​controllo​​sistematico​​di​​genere,​​così​​come​​del​​controllo​​politico​

​sui​ ​soggetti,​ ​si​ ​esercita​ ​all’interno​ ​e​ ​attraverso​ ​le​ ​relazioni​ ​familiari.​ ​In​ ​questa​ ​prospettiva,​ ​la​

​famiglia​ ​non​ ​rappresenta​ ​soltanto​ ​un​ ​luogo​ ​di​ ​affettività​ ​e​ ​intimità,​ ​ma​ ​è​ ​anche​ ​una​ ​delle​

​strutture​ ​portanti​ ​di​ ​una​ ​configurazione​ ​sociale​ ​e​ ​politica​ ​che​ ​contribuisce​ ​a​ ​mantenere​

​l’oppressione del femminile.​

​Vale​​la​​pena,​​inoltre,​​ricordare​​una​​storia​​giuridica​​che,​​in​​Italia,​​ha​​connesso​​il​​possesso​​sulla​

​donna​​(fino​​a​​legittimarne​​l’uccisione​​se​​fedifraga)​​con​​la​​tutela​​dell’onore​​maschile,​​inteso​​come​

​unica​ ​fonte​ ​di​ ​integrità​ ​e​ ​rispettabilità​ ​sociale.​ ​L’onta​ ​di​ ​essere​ ​traditi​ ​o​ ​abbandonati​ ​non​

​rappresenta​ ​soltanto​ ​un​ ​sentimento​ ​individuale,​ ​ma​ ​un​ ​nodo​ ​culturale​ ​profondamente​ ​radicato​

​nella storia italiana.​

​Il​ ​pensiero​ ​femminista​ ​di​ ​Segato​ ​ci​ ​invita​ ​a​​deprivatizzare​​e​​a​​politicizzare​​il​​nostro​​sguardo​

​sulla​ ​violenza​ ​di​ ​genere​ ​anche​ ​in​ ​Europa,​ ​lavorando​​nell’ottica​​di​​decostruire​​un​​discorso​​tanto​

​pervasivo da costituire la chiave interpretativa stessa della nostra società.​

​La​ ​sfida​ ​è​ ​quella​ ​di​ ​ripensare​ ​in​ ​chiave​​critica,​​ma​​anche​​creativa,​​un​​contesto​​in​​cui​​siamo​

​profondamente​ ​immerse​ ​e​ ​immersi,​ ​per​ ​evitare​ ​di​ ​riprodurre​ ​involontariamente​ ​logiche​

​patriarcali, e riuscire a proporre una nuova narrazione.​

​Non​ ​possiamo​ ​limitarci​ ​a​ ​denunciare​ ​le​ ​strutture​ ​del​ ​potere​ ​patriarcale,​ ​ma​ ​è​ ​essenziale​

​proporre​​delle​​alternative.​​Per​​Segato​​la​​via​​non​​risiede​​nell’utopia​​—​​poiché​​ogni​​utopia,​​osserva​

​l’autrice,​ ​ha​ ​finito​ ​per​ ​generare​​degli​​autoritarismi​​—​​bensì​​nell’etica​​dell’insoddisfazione​​e​​nel​

​recupero​ ​del​ ​concetto​ ​di​ ​mondo-​​aldea​​.​ ​L’​​aldea​ ​è​ ​intesa​ ​come​ ​spazio​ ​comunitario,​ ​piccolo​ ​ma​

​vitale,​ ​in​ ​cui​ ​la​ ​sfera​ ​domestica​ ​e​ ​quella​ ​pubblica​ ​non​​sono​​separate,​​bensì​​si​​ricongiungono​​in​

​una​ ​dimensione​ ​politica​ ​più​​intima.​​È​​un​​orizzonte​​in​​cui​​l’azione​​non​​si​​fonda​​sull’imposizione,​

​ma sul consenso, sulla relazione e sulla costruzione di legami.​

​636​



​AG AboutGender - International Journal of Gender Studies​

​Essa​ ​evoca​ ​uno​ ​spazio​ ​politico​ ​fondato​ ​sulla​ ​prossimità​ ​e​ ​sul​ ​radicamento,​ ​meno​

​burocratizzato​ ​e​ ​più​ ​capace​ ​di​ ​mantenere​ ​un​ ​contatto​ ​corporeo​ ​e​ ​reale.​ ​Un​ ​luogo​ ​in​ ​cui​ ​ci​ ​si​

​prende​​cura​​gli​​uni​​degli​​altri​​non​​in​​modo​​astratto,​​distante​​o​​formale,​​ma​​in​​maniera​​concreta​​e​

​vicina.​

​L’etica​ ​dell’insoddisfazione​ ​(Segato,​ ​2016)​ ​si​ ​contrappone​ ​all’etica​ ​del​ ​conformismo;​​guarda​

​l’essere​ ​prima​ ​dell’agire;​ ​è​ ​pluralista​ ​prima​ ​ancora​ ​che​ ​femminista​ ​e​ ​fa​ ​della​ ​costruzione​ ​del​

​pluralismo​ ​un​ ​obbiettivo​ ​prioritario.​ ​È​ ​un’etica​ ​non​ ​dogmatica,​ ​né​​monopolistica,​​ma​​inclusiva,​

​capace​​di​​accettare​​di​​buon​​grado​​le​​contaminazioni,​​le​​incoerenze,​​le​​convivenze​​fra​​opposti,​​le​

​ambivalenze.​ ​Un’etica​ ​non​ ​teleologica​​che​​permette​​di​​mantenere​​aperto​​il​​tempo​​della​​storia;​

​che​​denuncia​​l’eurocentrismo​​e​​non​​si​​piega​​all’egemonia​​del​​sapere​​occidentale.​​Un’etica​​della​

​disubbidienza​ ​creativa​ ​(Segato,​ ​2019),​ ​che​ ​non​ ​confonde​ ​né​ ​universalizza​ ​le​ ​proprie​ ​posizioni,​

​perché​​sa​​che​​“ogni​​movimento​​e​​ogni​​femminismo​​può​​essere​​costruito​​solo​​con​​elementi​​tratti​

​dalla propria storia”.​

​Bibliografia​

​Beneduce,​ ​R.​ ​(2006).​ ​Potere​ ​di​ ​morte.​ ​Violenza​ ​memorie​ ​e​ ​tanatopolitiche​ ​nelle​ ​vicende​ ​dei​
​rifugiati e delle vittime di tortura.​​Studi tanatologici​​,​​2​​(2), 165-201.​

​Kaldor,​ ​M.​​(1999).​​New​​and​​Old​​Wars.​​Organized​​Violence​​in​​a​​Global​​Era.​​Londra:​​Polity​​Press​​–​
​Blackwell.​

​Malkki,​ ​L.​ ​(1995).​ ​Purity​ ​and​ ​Exile.​ ​Violence,​ ​Memory,​ ​and​ ​National​ ​Cosmology​ ​among​ ​Hutu​
​Refugees in Tanzania​​. Chicago: Chicago University Press.​

​Mbembe, A. (2003). Necropolitics.​​Public Culture​​,​​15​​(1), 11–40.​
​Nordstrom,​​C.​​&​​Robben,​​A.​​(1995).​​Fieldwork​​Underfire.​​Contemporary​​Studies​​of​​Violence​​and​

​Survival​​. Berkeley: University of California Press. ​
​Nordstrom,​ ​C.​ ​(1998).​ ​Terror​ ​Warfare​ ​And​ ​The​ ​Medicine​ ​Of​ ​Peace.​ ​Medical​ ​Anthropological​

​Quarterly​​,​​12​​(1), 103-121.​
​Segato, R. L. (2023).​​La guerra contro le donne.​​Napoli: Tamu.​
​Segato, R. L (2016).​​La guerra contra las mujeres​​. Madrid: Traficante de sueños.​
​Segato,​ ​R.​ ​L.​ ​(2019).​ ​Las​ ​8​ ​virtudes​ ​de​ ​la​ ​desobediencia​​,​

​https://wmagazin.com/relatos/las-8-virtudes-de-la-desobediencia-segun-rita-segato-al-inaugu​
​rar-la-fil-buenos-aires/​

​Vargas,​ ​A.​ ​C.​ ​(2019).​ ​Colombia.​ ​Antropologia​ ​di​ ​una​​guerra​​interminabile​​.​​Torino:​​Rosenberg​​&​
​Sellier.​

​637​


